
INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

Impulsos espirituales en y para los tiempos de
la trimembración social

De los Enigmas del Alma al Congreso de Navidad
01.01.2025
Von
Michael Kranawetvogl

índice

El año 1917

El año 1920

El año 1923

Apéndice I. Las conferencias navideñas del año 1917

Apéndice II. Las conferencias navideñas del año 1920. El puente entre la espiritualidad cósmica y lo
físico del ser humano

Apéndice III. El Congreso de Navidad 

 

 

La comprensión de la trimembración social y el entendimiento del Misterio de
Navidad como dos tareas para el futuro de la humanidad

El año 2024 ha sido un año de reflexión sobre las aspiraciones del Congreso de Navidad, las que Rudolf
Steiner intentó hacer llegar a toda la Sociedad Antroposófica en los meses posteriores al Congreso y a lo
largo de todo el año 1924.

¿Cómo podemos entender el Congreso de Navidad en su relación con los años anteriores y en particular,
con los casi 7 años de los “tiempos de la trimembración social”? Entender la relación que existe entre la
trimembración social y el Congreso de Navidad significa entender mejor la importancia de ambos
impulsos para el futuro de la humanidad y para la tarea civilizatoria de la Sociedad Antroposófica.

La tarea central en este contexto es entender la relación entre la conexión con el espíritu de la
trimembración social y el acercamiento al Misterio de Navidad y los Misterios con él relacionados.
Tratándose de dos grandes retos importantes para la realización de una cultura cristiana y el futuro de la
humanidad, no sorprenderá que Rudolf Steiner haya relacionado la importancia de ambos retos en varias
ocasiones.

https://www.trimembracion.org/profile/michael-kranawetvogl


INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

Este texto intenta trazar el despliegue de ideas y acciones de Rudolf Steiner en los tiempos de la
trimembración social desde los primeros comienzos (1917) hasta el último adiós a la trimembración
social en el Congreso de Navidad (1923). El punto de inflexión que une ambos momentos son las
conferencias navideñas que Rudolf Steiner dio en 1920.
Entender la relación entre 1917 (En torno a los enigmas del alma) y 1923 (Congreso de Navidad y
meditación de la Piedra de Fundación) también nos da la oportunidad de conectar con la persona de
Rudolf Steiner y con sus intentos agotadores pero incansables de hacer entender la trimembración social
en un transcurso de casi 7 años.

El año 1917

En el año 1917, Rudolf Steiner hizo varios Intentos para la paz dirigidos al mundo político, pero también
hizo el intento de establecer una relación pacífica entre la antroposofía y la antropología, dirigido a la
comunidad científica en su escrito “En torno a los enigmas del alma”. En Navidad del mismo año, Rudolf
Steiner habla en Dornach sobre el antagonismo de celebrar la fiesta de paz en medio de la guerra, pero
sobre todo sobre la mentira detrás, la de tener una concepción material y materialista del mundo y al
mismo tiempo mantener la fe en el espíritu navideño: “Estas cobardes capitulaciones que se hacen una y
otra vez, cientos de veces al día, entre la ciencia materialista y las tradiciones religiosas son
deshonestos, son un pecado contra lo que la gente pretende celebrar en el Misterio de Navidad.” (Rudolf
Steiner, “Verdades de los Misterios e impulsos de Navidad. Antiguos mitos y su significado”, 24 de
diciembre de 1917, GA 180)

En su escrito “En torno a los enigmas del alma”, Rudolf Steiner había afirmado: “Si los hallazgos
antropológicos de la ciencia natural quieren ser lo que les corresponde que sean, es necesario que haya
una ciencia espiritual antroposófica. O existen razones legítimas para la existencia de la antroposofía, o
los conocimientos de la ciencia natural tampoco pueden reclamar para sí ningún valor epistemológico.”
(Prefacio de ‹En torno a los enigmas del alma›)

En un sentido parecido puede interpretarse el mensaje del ciclo de finales de 1917, “Los trasfondos
espirituales del mundo exterior. La caída de los espíritus de las tinieblas”: Si los sentimientos de Navidad
quieren ser verdaderos, es necesario acoger lo que la ciencia espiritual Antroposófica aporta para el
entendimiento del Misterio de Navidad. Esto significa superar la concepción materialista de la ciencia
moderna que, dentro de las limitaciones que se ha dado a sí misma, no llega a desarrollar
interpretaciones más allá del nacimiento de una individualidad con ciertas capacidades elevadas cuya
espiritualidad se explica por estados anímicos patológicos, alucinaciones (Rudolf Steiner, GA 180, 24 de
diciembre de 1917)

 

El año 1920

Los milagros del mundo orgánico-biológico y las fuerzas vitales-etéricas en él actuantes, como vuelve a
resaltar Rudolf Steiner en “En torno a los enigmas del alma”, solo son accesibles al pensamiento vivo-
imaginativo. Una ciencia de lo vivo tiene que desarrollar un pensamiento vivo correspondiente.

Tres años más tarde, en Navidad de 1920, Rudolf Steiner propone contemplar de cerca la actitud de los
Reyes Magos, representantes de la antigua sabiduría de Oriente y antecesores de la ciencia de nuestra
época, frente al Misterio de Navidad. Su cosmovisión y ciencia astronómica los llevó a conocer el
momento y el lugar del nacimiento del Niño, pero también a reconocer la alta entidad solar que se
acercaba a la Tierra para hacerse humano, y les llevó a acercarse a él en adoración. Lo que los Reyes



INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

Magos hicieron desde una vieja clarividencia atávica tiene que ser reconstruido y renovado en nuestros
tiempos.

Para ello, parecidamente a la propuesta de reconciliar la antroposofía con la antropología (en 1917, en
los comienzo de los “tiempos de la trimembración social”), Rudolf Steiner ahora propone reconciliar la
concepción materialista mecánica que la ciencia natural ha desarrollado del cosmos, con la visión del ser
cósmico solar del Cristo, el ser que se hizo humano y se unió a la Tierra, para llegar a una imagen que
supere la idea de Sol, Tierra, planetas y estrellas como cuerpos puramente materiales con movimientos
mecánicos. Una primera orientación en esta dirección es la Imaginación cósmica de Navidad, dada en el
ciclo “La convivencia con el ciclo del año en cuatro imaginaciones cósmicas, del año 1923. En ella, Rudolf
Steiner habla, entre otras cosas, de la dependencia de la Tierra de las condiciones cósmicas de luz y
calor a lo largo del curso del año y los cambios en el comportamiento de las sustancias del organismo
Tierra. Esta imaginación nos ayuda a tener un entendimiento espiritual del suceso cósmico mencionado
en la meditación de la Piedra de Fundación dada por Rudolf Steiner en el Congreso de Navidad del mismo
año, 1923. En la cuarta estrofa de esta meditación aparece el “Cristo Sol” con su misión de aportar luz y
calor a la humanidad. Lo que sucede en tiempo de Navidad entre el planeta Tierra y el planeta Sol, con
los cambios correspondientes en las condiciones de luz y calor para la atmósfera terrenal, deja de tener
mero sentido físico.

De esta manera Rudolf Steiner renueva el intento que hizo en “En torno a los enigmas del alma”: tender
un puente entre la ciencia espiritual de la antroposofía y la antropología orientada en la ciencia natural.
Ahora, sin embargo, no lo hace con argumentos epistemológicos, sino con palabras cuyo contenido llega
a todo el mundo..
Por otro lado, no es gratuito que en el ciclo de Navidad de 1920, “El puente entre la espiritualidad
cósmica y lo físico del ser humano”, Rudolf Steiner haya incluido una conferencia en la que describe la
doble naturaleza de la luz y del calor, es decir, en su aspecto natural y espiritual/moral. De hecho este
ciclo puede poner en un contexto más amplio lo que Rudolf Steiner condensó en un solo mantra, en la
cuarta estrofa de la meditación de la Piedra de Fundación. Los dos textos esclarecen el uno al otro,
describiendo el ser humano en su dimensión individual, universal y social.

Acercarse al Misterio de Navidad y al reto de la trimembración social

Igual que la sensación de la Navidad se apodera cada año de gran parte de la humanidad, aunque sea
con puro sentimentalismo y un deseo indefinido de paz, también es necesario volver a profundizar
periódicamente las ideas de la trimembración social, que no pueden ser un conjunto de dogmas y
conocimientos entendidos una vez por todas. Es una trágica realidad de la humanidad moderna el hecho
de que en gran parte de ella se produzca anualmente el anhelo de entender la Navidad en su
envergadura espiritual sin que logre conectar de verdad con su espíritu. Un punto de acceso que quería
dar Rudolf Steiner, es el entendimiento de cómo podemos ordenar las fuerzas de pensamiento,
sentimiento y voluntad de una forma sana, inspirada en la tarea de plantearnos de pregunta de si
seríamos capaces de desarrollar una actitud de Reyes y Pastores modernos, y cómo ésta tendría su lugar
dentro de la sociedad.

La salvación y sanación no está en un solo y único cerebro, como central de pensamiento único, ya sea
en forma de un gobierno nacional o en forma de la OMS, sino en construir el orden social trimembrado,
en el que las fuerzas del pensamiento, del sentimiento y de la voluntad tengan su espacio en el sentido
más humano.

Como en 1917, cuando las iniciativas de Rudolf Steiner abarcaron tanto sus propuestas para un acuerdo
de paz como una presentación de la necesidad de un nuevo orden social trimembrado, el mensaje



INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

navideño de paz puede siempre ser interpretado en su relación con el ideal de una convivencia pacífica
de los pueblos. Las ideas principales de la trimembración son un modelo de paz en el sentido de que los
profesionales y representantes de los tres ámbitos sociales se organicen en independencia de los
intereses de una sola autoridad central, en paz y libertad a través de fronteras.

 

El año 1923

En el Congreso de Navidad, el día de Navidad, el 25 de diciembre de 1923, Rudolf Steiner menciona el
momento de 1917 en el que empezó a esbozar por primera vez de una manera completa y sistemática el
enigma de la trimembración del alma humana en pensamiento, sentimiento y voluntad.

“Desde hace décadas pudo ser percibida aquella trimembración del ser humano, por medio de la
cual el hombre puede dar vida en forma renovada al “Conócete a ti mismo” en la totalidad de su ser
como espíritu, alma y cuerpo. Es cierto que esta trimembración pudo ser percibida ya desde hace
décadas. Yo mismo pude llevarla por primera vez a su madurez durante la última década de los años
tormentosos de la guerra. Entonces intenté indicar cómo el ser humano también vive en el ámbito
físico en su sistema metabólico y de los miembros, en su sistema rítmico del corazón y en su sistema
pensante y perceptivo de la cabeza.”

A este conocimiento de los tres sistemas funcionales en su relación con las tres facultades anímicas,
descrito por Rudolf Steiner en el año 1917 en su escrito ‹En torno a los Enigmas del Alma, ahora se ha de
unir ahora la cualidad de los Pastores: En “En torno a los enigmas del alma” se había expuesto las
dependencias espirituales (y físicas) del alma humana hablando de la relación de las tres facultades
anímicas con las tres facultades anímicas superiores (imaginación, inspiración, intuición) – en un texto
principalmente dirigido a la comunidad científica y en un lenguaje sobrio que casi parece técnico en
comparación con la forma solemne, íntima y humana de los versos de la meditación de la Piedra de
Fundación. La cuarta estrofa de esta meditación resume el cambio radical que el Misterio de Navidad
supone para el pensamiento, el sentimiento y la voluntad humanas. Los enigmas del alma se convierten
en misterio – como dos tareas a las que la humanidad tiene que acercarse en un periodo de tiempo no
demasiado largo. Luz y calor que bajan de las alturas al pensamiento y sentimiento humanos para fluir
en buena voluntad.

La grandeza del momento del Congreso de Navidad prohibió volver a insistir de manera puntillosa y
pedagógica en las consecuencias de la trimembración interna verdaderamente sentida para el orden
trimembrado social construido en el mismo espíritu. Este mensaje ya pudo haber sido escuchado en las
conferencias de Rudolf Steiner de 1920. Es tarea nuestra entender las relaciones sin depender de
instrucciones y sin creer que sea suficiente un conjunto de reglas prácticas.

 

Apéndice I. Las conferencias navideñas del año 1917

Siguen algunos extractos de la conferencia del 24 de diciembre de 1917, del ciclo “Verdades de los
Misterios e impulsos de Navidad. Antiguos mitos y su significado, GA 180.

Una de las afirmaciones centrales es la paradoja de la conciencia de la humanidad moderna, que celebra
la fiesta de paz en medio de la guerra, fruto de una mentira fundamental: la de tener una concepción
material y materialista del mundo y al mismo tiempo cultivar un sentimentalismo y espíritu navideño
artificial:



INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

“Estas cobardes capitulaciones que se hacen una y otra vez, cientos de veces al día, entre la ciencia
materialista y las tradiciones religiosas son deshonestos, son un pecado contra lo que la gente pretende
celebrar en el Misterio de Navidad.”
Siguen más citas de la misma conferencia:

“En el presente hay una disyuntiva: o el compromiso con la vida espiritual, o la continuación de la
vida que condujo a los acontecimientos de 1914/17 y así sucesivamente. Lo que hay en el fondo es
algo que cada uno debe dejar que surja en su propio corazón como su propio entendimiento del
Cristo, dejar que surja también la voluntad de querer, el impulso de tener el valor de no buscar la
salvación en concesiones y soluciones cómodas, sino de caminar recto por el camino que hay que
recorrer: el camino que tiene que ser enseñada a la humanidad mediante el conocimiento de la vida
espiritual. Y esta voluntad tiene que incluir el ánimo concreto de vincularse a algo como el Misterio
de Navidad.
… Y sobre todo sería necesario tener el ánimo y la voluntad de hacer frente a todo lo que hoy,
aprovechando la falta de valor, quiere imponerse contra la ciencia espiritual.
…
Porque cuanto más voluntad tengamos de hacerlo de forma seria, digna y rotunda, más
conectaremos nuestras almas con lo que ha entrado en el desarrollo terrenal como impulso crístico.
…

Con lo que la época materialista se enorgullece tanto, nada podrá lograrse en el futuro en la
existencia terrenal además de lo que ya se ha logrado en estos tiempos catastróficos. La humanidad
debe armarse de valor para hacer a su propia alma un voto sagrado como puede ser el de la
Navidad, un voto que consiste en volver la mirada hacia las verdades espirituales que quieren ser
percibidas en nuestro tiempo. Nuestro tiempo debe encontrar el valor de ver la verdad sin dejarse
perturbar por la pusilanimidad. Nuestra humanidad debe adquirir un nuevo sentido de la verdad si
quiere volver a seguir las huellas de Aquel cuyo nacimiento pretende celebrar en la Navidad, pero a
quien no comprenderá mientras no comprenda con suficiente profundidad sus palabras: «Yo soy el
camino, la verdad y la vida».

Esto significa que en tiempos tan serios no deberíamos tan solo tener el deseo de pronunciar
discursos agradables sobre la fiesta de la paz, como ciertamente se está haciendo desde muchos
púlpitos en esta época del año; significa que en tiempos serios deberíamos al menos ser capaces de
admitir lo poco creativo que es en realidad nuestro tiempo. Porque la humanidad solo puede estar al
servicio de lo grande que se acerca a ella si despierta la creatividad en la propia alma.“

 

Apéndice II. Las conferencias navideñas del año 1920. El puente entre la
espiritualidad cósmica y lo físico del ser humano

Siguen extractos del ciclo de Rudolf Steiner, “El puente entre la espiritualidad cósmica y lo físico del ser
humano. Búsqueda de la nueva Isis, la divina Sofía”, impartido en 1920 en Dornach, en medio de los
“tiempos de la trimembración social”.
El ciclo mencionado contiene tres conferencias en las que Rudolf Steiner habla del Misterio de Navidad
(las conferencias del 23 al 25 de diciembre) y sobre la actitud con la que los Reyes Magos y los Pastores
en el campo se acercaron a él. Rudolf Steiner nos dice que la polaridad de actitudes, de conocer al Niño,
desde el conocimiento superior de los Reyes y desde el corazón/la buena voluntad de los Pastores, la
podemos recordar como orientación decisiva para nuestro pensamiento y nuestra voluntad hoy,
incluyendo las consecuencias que se pueden sacar para entender y organizar las condiciones humano-



INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

sociales.

Rudolf Steiner explica que, en el momento de la encrucijada de los tiempos, en la época en la que se
producen el Misterio de Navidad, y relacionado con él, el Misterio de Gólgota, también se produce una
inversión de la relación del ser humano con la Tierra y el Universo. En este momento cambia nuestra
conexión con las fuerzas cósmicas que han construido, mantienen y quieren llevar a un futuro, nuestra
condición de seres pensantes, sintientes y volitivos. Y debemos, dice Rudolf Steiner, ser conscientes de
que “ya no habrá nada que obtener directamente de lo que ha sido la fuente más valiosa de
conocimiento y voluntad”. El pensamiento y la voluntad han dejado de recibir dirección desde el mundo
superior, y el ser humano tiene que dar dirección a su pensar y su voluntad por propia fuerza: hoy, la
sabiduría universal de Reyes no vale de nada si no va acompañada con una actitud devota de Pastores
frente a la Tierra. Inversamente, la percepción amorosa de la naturaleza propia de los Pastores necesita
ser ampliada por la visión espiritual de los Reyes.

En este sentido, Rudolf Steiner puede hablar al final de la conferencia del 25 de diciembre de 1920 de
una vida espiritual que supere la actitud de la ciencia natural, de soberanía y poder sobre la naturaleza,
sacrificando esta actitud y con ella la concepción del cosmos como mero mecanismo calculable y con
curso predecible. En el lado opuesto a la vida espiritual de los Reyes, en la vida económica, es tarea
futura de los “Pastores” convertir la actitud interior “hacia fuera”, hacia una observación amorosa y
consciente de las condiciones y necesidades dentro de una organización económica.

Los extractos siguientes de las conferencias navideñas de Rudolf Steiner del año 1920 pretenden animar
a entender los retos de la trimembración social desde el Misterio de Navidad, enriquecer el conocimiento
de contenidos secos de la trimembración (“la voluntad pertenece al ámbito económico, el conocimiento
al ámbito cultural-espiritual”, etc.) y a hacerlo en esta época del año, tal como lo hizo Rudolf Steiner en el
año 1920. Estas conferencias también pueden servir para profundizar los contenidos de la meditación de
la Piedra de Fundación, dada en el Congreso de Navidad de 1923/24 como último adiós a los tiempos de
trimembración social e inicio de un nuevo entendimiento de la trimembración en un sentido humano-
universal.

“Tenemos la tarea de profundizar la observación de la naturaleza externa a través de lo que el
corazón humano puede desarrollar en forma de una concepción espiritual de la naturaleza. Tenemos
que volver a aprender a mirar con las fuerzas de devoción del corazón lo que en nuestra época
solemos mirar con microscopios, telescopios y aparatos de rayos X.
Debemos hacernos tan devotos hacia las revelaciones de la naturaleza, tan devotos como los
pastores lo eran en sus corazones. Igual que ellos llegaron a la visión espiritual en su mundo interior,
nosotros debemos llegar a la visión espiritual en la naturaleza. Por otro lado, también debemos
tomar el camino del cáncer; debemos llegar a una astronomía del mundo interior, para que el curso
del mundo a través de los tiempos de Saturno, Sol, Luna, Tierra, Júpiter, Venus y Vulcano pueda
despertar las fuerzas videntes dentro del ser humano: una astronomía del mundo interior como
antes una astronomía del mundo exterior, una devoción en la observación de la naturaleza como
antes la devoción de los pastores en el campo. Si por una parte podemos profundizar en la
observación de la naturaleza que hoy nos parece exenta de espíritu, también podemos tratar de
forma imaginativa lo que hoy se experimenta tan solo en las frías imágenes matemático-
geométricas,
Si por un lado podemos elevar de nuevo las matemáticas a través de la experiencia interior a la
gloria que tuvo la antigua astronomía, y por otro lado profundizar la observación de la naturaleza a
la profundidad del corazón y a la devoción que experimentaron los pastores en el campo; y si por un
lado podemos experimentar a través del interior lo que los Reyes Magos experimentaron en las
estrellas, y por otro lado llegar a ser tan devotos en la observación de la naturaleza exterior como lo



INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

fueron los pastores en el campo: entonces encontraremos el camino hacia el Misterio de la Navidad
de un modo similar a como los pastores en el campo encontraron el camino hacia el pesebre a
través de la piedad interior y lo encontraron los magos de Oriente a través de la sabiduría exterior.
Hay que encontrar de nuevo el camino hacia el misterio de la Navidad. Debemos llegar a ser tan
devotos frente a la naturaleza como lo fueron los pastores en sus corazones. Debemos llegar a ser
tan sabios en nuestra visión interior como los magos lo fueron en la observación de los planetas y las
estrellas en el espacio y el tiempo. Debemos desarrollar interiormente lo que los magos
desarrollaron en lo exterior. Debemos desarrollar en nuestras interacciones con el mundo exterior lo
que desarrollaron en sus corazones los pastores sencillos en el campo - entonces encontraremos el
camino, el camino correcto hacia una sensación profunda frente al Cristo, hacia una comprensión
amorosa del Cristo. Entonces encontraremos el camino hacia el misterio de la Navidad. Entonces,
con los pensamientos y sentimientos adecuados, podremos colocar la cuna junto al árbol original del
paraíso – la cuna que no sólo nos habla de cómo el ser humano vino al mundo a través de fuerzas
naturales, sino de cómo sólo puede tomar conciencia de su plena humanidad a través del
renacimiento.
Quien hable hoy del Misterio de la Navidad debe plantear a la humanidad una exigencia que va
dirigida hacia el futuro. Vivimos en tiempos graves, en los que debemos darnos cuenta de que
primero tenemos que volver a ser seres humanos en el sentido bien entendido. Aún no hemos
alcanzado desarrollar e interiorizar por completo la sabiduría de los magos; aún no hemos alcanzado
desarrollar y hacer fluir la condición devota de los pastores por completo hacia el mundo exterior. La
cuestión social está llamando con poder terrible ante las puertas de la existencia humana. Ha traído
cosas terribles en los últimos años; es cada vez más amenazadora, y sólo las almas adormecidas
pueden pasar por alto lo inminente. Europa se está preparando para convertirse en escombros
culturales. No se levantará de su caótico estado de otra manera que no sea encontrando la
oportunidad de desarrollar de nuevo una humanidad genuina y verdadera en la convivencia social.
Los seres humanos no desarrollarán esta nueva humanidad si no logran profundizar e interiorizar sus
sentimientos, de modo que al contemplar la naturaleza puedan llegar a ser tan piadosos como lo
fueron los pastores en el campo cuando, a través de sus fuerzas interiores, el ángel les anunció la
revelación de los dioses en lo alto y la paz de la tierra abajo. Únicamente con estas fuerzas puede
afrontarse la vida social, y únicamente cuando se interioriza lo que se ve en las extensiones del
espacio y en el curso de los tiempos, de modo que el ser humano ve la verdadera naturaleza del
espíritu del mundo tan en una visión compartida de una realidad común, tal como el sol único es
visto tanto por el chino como por el americano, y en medio de los dos por el europeo. Porque sería
ridículo que el chino reclamara un Sol para sí, el ruso un Sol para sí, el centroeuropeo otro, el francés
otro, el inglés otro. Igual que el Sol es uno y uno solo, el ser solar que sustenta a los seres humanos
es un solo ser para todos."

Rudolf Steiner; El puente entre la espiritualidad cósmica y lo físico del hombre. Búsqueda de la
nueva Isis, la divina Sofía, décima tercera conferencia, Dornach, 23 de diciembre de 1920, GA 202

"Tenemos que encontrar el camino hacia atrás, tenemos que ser capaces de encontrar la posibilidad
de que lo interior, que hoy sólo es matemática seca, se intensifique pictóricamente hacia la
imaginación. Debemos aprender a entender lo que es la imaginación tal como es dada por la ciencia
de la iniciación. ¿Qué contienen estas imaginaciones? Son una continuación de la forma en que los
magos del Oriente veían el acercamiento de Cristo.

Las imaginaciones son la descendencia de lo que los antiguos veían en las constelaciones, en las



INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

imaginaciones estelares, en las imaginaciones minerales, el oro, la plata, el cobre. Esto es lo que los
antiguos veían en imaginaciones, y los descendientes de todo esto hoy son las facultades
matemáticas. La imaginación es parte de la formación interior que conduce a la comprensión de la
entidad crística.

Pero también hay que profundizar la percepción exterior. La percepción exterior es a su vez
descendiente de lo que antes eran experiencias interiores, de naturaleza instintiva. La fuerza que
aún estaba en el corazón de los pastores de la Anunciación, ahora sólo está en los ojos y en los
oídos. Se ha introducido completamente en el lado exterior del ser humano y, por tanto, sólo percibe
el exterior, el tapiz sensible. Sin embargo, es necesario que avance aún más hacia el exterior. Para
ello, el ser humano debe salir de su cuerpo y adquirir la facultad de la inspiración. Entonces esta
inspiración, es decir, la percepción exterior tal como debe alcanzarse hoy, podrá dar a partir de la
ciencia de la iniciación lo que fue dado al ingenuo conocimiento interior de los pastores en el campo
a través de la Anunciación.

Nos encontramos ante este giro de los tiempos. La Tierra exterior no dará al ser humano los bienes
que éste se ha acostumbrado a exigir en los tiempos modernos. Los grandes conflictos provocados
por las terribles catástrofes de los últimos años ya han convertido gran parte de la Tierra en un
campo de escombros culturales. Seguirán más conflictos. La humanidad se está preparando para la
próxima gran guerra mundial. La cultura quedará destrozada de una forma más extensa. No habrá
nada que obtener directamente de lo que ha sido la fuente más valiosa de conocimiento y voluntad,
especialmente para la humanidad más reciente.

Lo que para la humanidad moderna ha sido fruto valioso para el pensamiento y la voluntad, ya no
podrá contar con fondo fructífero. En tanto es un resultado de tiempos anteriores, la existencia
terrestre exterior perecerá, y están completamente equivocados los que creen poder continuar con
los antiguos hábitos del pensar y de la voluntad. Lo que ha de surgir es un nuevo conocimiento y una
nueva voluntad en todos los ámbitos. Hemos de familiarizarnos con la idea de la desaparición de
toda una cultura y civilización; pero hemos de mirar hacia el interior del corazón humano, del
espíritu inherente al ser humano. Hemos de tener confianza en el corazón humano y en el espíritu
humano que habitan en nosotros para que, a través de todo lo que podamos hacer en medio de la
destrucción de la antigua civilización, surjan formaciones realmente nuevas.

Estas formaciones nuevas no surgirán si no nos disponemos a enfocar con verdadera seriedad lo que
necesariamente ha de suceder para la humanidad. Lean ustedes mi libro "Cómo se alcanzan
conocimientos de los mundos superiores"; allí se describe cómo, si quiere alcanzar los conocimientos
superiores, el ser humano en primer lugar ha de desarrollar una comprensión para lo que se llama el
encuentro con el Guardián del Umbral. Se indica cómo este encuentro con el Guardián del Umbral
significa que la voluntad, el sentir y el pensar se disocian de una determinada manera, de forma que
estas tres facultades anímicas unidas de forma caótica en el ser humano se convierte en trinidad. La
comprensión de este hecho, tal como lo tiene que alcanzarlo el discípulo de la ciencia espiritual
cuando alcanza el conocimiento del ser del Guardián del Umbral, dicha comprensión también ha de
ser alcanzada por toda la humanidad moderna con respecto al transcurso de la civilización. Si bien
no llega a la conciencia pública, en lo concerniente a las vivencias interiores, la humanidad atraviesa
la región que puede designarse como región del Guardián del Umbral.

La humanidad moderna cruza un umbral ante el cual se halla un guardián importante, un guardián
severo. Y el mensaje esencial del guardián severo es: No os quedéis aferrados a lo que se ha
trasplantado desde tiempos antiguos. Mirad en vuestros corazones, mirad en vuestras almas para
crear nuevas estructuras y organizaciones. Sólo podréis crear nuevas estructuras si tenéis fe en que



INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

las fuerzas del conocimiento y de la voluntad necesarias para las nuevas creaciones os pueden
llegar desde el mundo espiritual. — Lo que para el ser humano individual que entra en los mundos
superiores del conocimiento tiene que ser un acontecimiento de máxima intensidad, sucede
actualmente para toda la humanidad, pero de manera más bien inconsciente. Y quienes se han
unido como comunidad antroposófica deberían entender que una de las máximas necesidades del
presente consiste en facilitar a la humanidad la comprensión de este hecho, del paso por la región
del umbral.

Así como el individuo ha de llegar al conocimiento de que su pensar, sentir y querer de cierta
manera se disocian y que debe mantenerlos unidos en un sentido superior, así hay que hacer que la
humanidad moderna comprenda que la vida espiritual, la vida jurídica o política y la vida económica
tienen que separarse para que entre ellas se establezca un lazo de cohesión, superior a lo que hasta
ahora ha sido unido por el Estado. No son programas, ideas o ideologías, cualesquiera que fuesen,
los que pueden llevar a algunos a reconocer la necesidad de la trimembración del organismo social;
sino que es el profundo conocimiento de la evolución progresiva de la humanidad lo que nos
muestra que esta evolución llega a una región de umbral ante la que se halla el severo guardián que
—del mismo modo en que le exige al individuo que aspira al conocimiento superior que sobrelleve la
separación en pensar, sentir y querer hacer— le exige a la humanidad entera:

Separa lo que hasta ahora se halla unido en unidad caótica en el ídolo del Estado unitario, sepáralo
en tres ámbitos: espiritual, jurídico-estatal, económico. — De otro modo, la humanidad no podrá
seguir avanzando, de otro modo, el antiguo caos estallará, se desmoronará. Mas cuando lo haga no
tendrá la forma que necesita la humanidad, sino una forma ahrimánica o bien luciférica; sin
embargo, únicamente la forma crística, que es resultado de la ciencia espiritual, puede proporcionar
el conocimiento acerca de la situación de umbral.

Si entendemos correctamente la Antroposofía, esto es algo que hemos de decirnos también ahora en
la época de Navidad. El niño que se halla en el pesebre ha de ser para nosotros el niño de la
evolución espiritual hacia el futuro de la humanidad. Así como los pastores en el campo se pusieron
en camino después de la Anunciación, así como los magos de Oriente se pusieron en camino
después de la Anunciación a fin de ver cómo aparecía bajo la forma de niño pequeño aquello que
habría de hacer avanzar a la humanidad mundial, así también el mundo de la nueva humanidad
tiene que emprender el camino hacia la ciencia iniciática para, a partir de ella, percibir en forma de
niño pequeño, lo que en el futuro habrá de ser el organismo social trimembrado fundamentado en la
ciencia espiritual. La antigua forma de estado tendría que hacerse añicos si el ser humano no le
diera una estructura; tendría que hacerse añicos, de manera que desarrollaría por sí sola, por un
lado una esfera espiritual de características aún más caóticas y completamente ahrimánico-
luciféricas y, por otro lado, una esfera económica de características igualmente ahrimánico-
luciféricas; y tanto la una como la otra esfera estarían impregnadas de la vieja y obsoleta estructura
estatal. Se desarrollarían estados espirituales ahrimanico-lucifericos en Oriente y estados
económicos ahrimanico-lucifericos en Occidente, si el ser humano no comprende, a través de la
organización crística de su ser, cómo evitarlo y, desde su conocimiento y su voluntad, lograr la
trimembracion de aquello que se está disociando.

De ahí surgirá un conocimiento humano crístico, y de ahí surgirá una voluntad humana crístico, con
la sensación de que es necesario separar en tres miembros el viejo ídolo del Estado unitario.
Aquellos que entonces se hallen realmente inmersos en la vida espiritual reconocerán, al igual que
los pastores en el campo, lo que la Tierra recibe del ser del Cristo. Y los que se hallen realmente
inmersos en la vida económica, en las asociaciones económicas, desarrollarán en el sentido correcto
una voluntad que generará un orden social crístico.”



INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

Rudolf Steiner; El puente entre la espiritualidad cósmica y lo físico del hombre. Búsqueda de la
nueva Isis, la divina Sofía, décima quinta conferencia, Dornach, 25 de diciembre de 1920, GA 202
(conferencia disponible en el libro “Isis, María, Sofía”, capítulo VII. El GA 202 completo está
disponible en la traducción reciente “El puente entre la espiritualidad del mundo y lo físico del
hombre.” Editorial Científico Espiritual, Buenos Aires, 2008.

 

Apéndice III. El Congreso de Navidad

“Desde hace décadas pudo ser percibida aquella trimembración del ser humano, por medio de la
cual el hombre puede dar vida en forma renovada al “Conócete a ti mismo” en la totalidad de su ser
como espíritu, alma y cuerpo. Es cierto que esta trimembración pudo ser percibida ya desde hace
décadas. Yo mismo pude llevarla por primera vez a su madurez durante la última década de los años
tormentosos de la guerra. Entonces intenté indicar cómo el hombre también vive en el ámbito físico
en su sistema metabólico y de los miembros, en su sistema rítmico del corazón y en su sistema
pensante y perceptivo de la cabeza. Y se puede tener la plena convicción de que el ser humano –si
acoge en sí esta trimembración de la manera adecuada, … vivificando su corazón con Antroposofía–
llegue a conocer, en tanto aprende a conocer, sintiendo y queriendo, qué es lo que en realidad hace
cuando, vivificado por los espíritus de los Mundos, se sitúa por medio de sus miembros en las
amplitudes del espacio; y que entonces, al comprehender activamente el mundo –no en actitud
sufriente o pasiva, sino al asir activamente el mundo, al cumplir con sus deberes, con sus tareas y su
misión en el mundo–, se puede tener la plena convicción de que el ser humano también entienda al
Ser del omniabarcante amor humano y cósmico, que es un miembro en la totalidad del Ser del
Cosmos. … Y cuando el ser humano llega a percibir correctamente a través de su sentir lo que se
revela en su sistema de la cabeza, que reposa sobre sus hombros, también cuando camina,
entonces al sentirse en su cabeza y verter en él el calor del corazón, llegará a tener la vivencia de
los pensamientos cósmicos que reinan, obran y tejen en su propia entidad.”
…
En la transición de los tiempos
entró la luz del Espíritu de los tiempos
en la corriente del ser terrenal;
su dominio perdieron
las tinieblas de la noche;
la luz clara como el día
resplandeció en las almas de los hombres.
Luz que da calor
a los corazones pobres de los pastores.
Luz que ilumina
las frentes sabias de los Reyes.
Luz Divina, Cristo-Sol,
calienta nuestros corazones;
ilumina nuestras frentes;
para que sea bueno
lo que de corazón fundamos;
lo que, desde nuestras frentes,
certeramente queremos conducir.

Meditación de la Piedra Fundamental, Congreso de Navidad, día 25 de diciembre, GA 260.



INSTITUT  FÜR  SOZIALE  DREIGLIEDERUNG  |  WWW.TRIMEMBRACION.ORG

Véase también los artículos en esta página web:
“Antroposofía y Antropología. Trimembración social y ciencias sociales. Una filosofía compartida sobre el
ser humano“

 

 


